
 
 
 
 
 
 
 
 

Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication 
ISSN 2615-7527 (Online) 
ISSN 2715-0259 (Cetak)   

Korespondensi: Risqiatul Hasanah, Hamdan, Ridhahani Fidzi, Hidayat Ma’ruf 
Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin 
risqiatulhasanah@uin-antasari.ac.id 

  

A HUMANISTIC DA'WAH APPROACH TO PREVENTING 
INTOLERANCE, RADICALISM, AND TERRORISM: 

INTEGRATING THE FEMININE ATTRIBUTES OF GOD, 
LOCAL WISDOM, AND POLITICAL WILL 

 
PENDEKATAN DAKWAH HUMANIS UNTUK MENCEGAH 

INTOLERANSI, RADIKALISME, DAN TERORISME: 
INTEGRASI SIFAT FEMININ ALLAH, KEARIFAN LOKAL, 

DAN POLITICAL WILL 
 

Risqiatul Hasanah, Hamdan, Ridhahani Fidzi, Hidayat Ma’ruf 
Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin 

risqiatulhasanah@uin-antasari.ac.id 

Abstrac: Intolerance, radicalism, and terrorism constitute not only serious threats 
to social cohesion but also reflect the failure to internalize humanitarian values 
through the education system. Within the context of Islamic education, the urgency 
to offer approaches that engage spiritual, cultural, and structural dimensions has 
become increasingly evident. This article aims to explore the contribution of Islamic 
education in preventing and mitigating tendencies toward intolerance through the 
integration of the feminine attributes of the Asmaul Husna, local wisdom, and the 
political will of policymakers. The study employs a descriptive qualitative approach 
using library research, based on a critical analysis of relevant literature in Islamic 
studies, the sociology of education, and public policy. The feminine attributes of God, 
such as compassion, gentleness, and forgiveness, are elaborated as ethical 
foundations for shaping inclusive and tolerant learner character. Local wisdom, as 
a reflection of community culture and spirituality, is examined as a social force 
capable of strengthening national identity and refining religious practices. Political 
will is understood as a structural reinforcing factor that determines the direction of 
educational policy in institutionalizing religious moderation. The article concludes 
that the synergy among these three dimensions constitutes a strategic framework 
for developing a transformative, peaceful, and contextually responsive model of 
Islamic education. 

Keywords: Islamic Education, Intolerance, Radicalism, Terrorism, Feminine 
Attributes of God, Local Wisdom, Political Wil 

Indonesian Journal of Islamic Communication, Vol. 8, No. 2, Desember 2025: 91-114 

mailto:risqiatulhasanah@uin-antasari.ac.id
mailto:risqiatulhasanah@uin-antasari.ac.id


Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

92 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

 
A. PENDAHULUAN  

Radikalisme dan terorisme merupakan fenomena sosial yang telah menjadi 

tantangan global, tidak hanya dalam konteks politik dan keamanan, tetapi juga dalam 

dinamika sosial dan keagamaan. Kedua fenomena ini sering kali berakar pada 

pemahaman agama yang eksklusif dan tekstualis, di mana interpretasi ajaran agama 

dilakukan secara rigid tanpa mempertimbangkan aspek historis, sosiologis, dan filosofis 

yang lebih luas. Akibatnya, pemahaman agama yang seharusnya membawa pesan 

kedamaian, kasih sayang, dan keadilan justru menjadi alat legitimasi bagi tindakan 

ekstrem yang merusak tatanan sosial dan merugikan kemanusiaan secara kolektif. Dalam 

konteks ini, pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membentuk pola pikir yang 

moderat, inklusif, dan toleran di kalangan umat Muslim. Pendidikan bukan sekadar 

proses transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga merupakan wahana pembentukan karakter 

dan cara berpikir seseorang dalam menghadapi realitas kehidupan1. Oleh karena itu, 

pendidikan Islam tidak boleh terjebak dalam pendekatan normatif semata, melainkan 

harus dikembangkan dengan perspektif yang lebih humanis dan transformatif. 

Artikel ini menawarkan pendekatan alternatif dalam membangun strategi 

pendidikan Islam yang lebih kontekstual dan berorientasi pada moderasi beragama. 

Terdapat tiga pendekatan utama yang dapat menjadi pilar dalam upaya pencegahan 

intoleransi, radikalisme, dan terorisme, yaitu: pendekatan sifat feminim Allah, local 

wisdom (kearifan lokal), dan political will (kemauan politik pemerintah dalam kebijakan 

pendidikan Islam). Ketiga pendekatan ini saling melengkapi dalam membentuk 

paradigma keberagamaan yang damai, berkeadaban, serta mampu merespons dinamika 

sosial secara lebih bijaksana. 

Dalam sejarah peradaban Islam, pendidikan memiliki peran penting dalam 

membentuk karakter individu dan masyarakat. Sejak masa klasik, institusi pendidikan 

seperti madrasah, pesantren, dan halaqah ilmu telah menjadi pusat pembelajaran yang 

tidak hanya berorientasi pada ilmu-ilmu keislaman, tetapi juga pada aspek etika dan 

kebudayaan. Namun, seiring dengan perkembangan zaman, terjadi fragmentasi dalam 

sistem pendidikan Islam, di mana sebagian lembaga pendidikan lebih cenderung 

mengedepankan doktrin tanpa memberikan ruang bagi pemahaman yang lebih luas 

terhadap realitas sosial. Akibatnya, tidak sedikit individu yang tumbuh dengan pola pikir 

 
1 Aslaksen, E. W. (2020).The Role of Education. https://doi.org/10.1007/978-3-030-40226-6_6 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

93 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

yang eksklusif, di mana segala sesuatu diukur hanya berdasarkan teks tanpa 

mempertimbangkan aspek kontekstual dan nilai-nilai universal Islam yang sejatinya 

mengedepankan rahmatan lil ‘alamin (rahmat bagi seluruh alam). Pemahaman agama 

yang cenderung monolitik ini kemudian menjadi lahan subur bagi munculnya sikap 

intoleran yang dapat berkembang menjadi radikalisme dan bahkan terorisme.2 Oleh 

karena itu, pendidikan Islam harus mampu memberikan ruang bagi pendekatan yang 

lebih inklusif dengan menekankan esensi nilai-nilai kemanusiaan dan kebangsaan. 

1. Pendekatan Sifat Feminim Allah: Membangun Keberagamaan yang Lembut dan 

Berempati 

Dalam diskursus teologi Islam, Allah memiliki sifat jamaliyyah (kelembutan) dan 

sifat jalaliyyah (keperkasaan).3 Sayangnya, dalam banyak kasus, pendidikan Islam sering 

kali lebih menekankan aspek jalaliyyah yang menampilkan Allah sebagai sosok yang 

Maha Perkasa, Maha Kuat, dan Maha Menghukum. Hal ini menyebabkan sebagian 

individu lebih berorientasi pada doktrin ketat yang menekankan aspek ketegasan dan 

hukuman, tetapi melupakan aspek kelembutan dan kasih sayang. 

Pendekatan sifat feminim Allah, seperti Ar-Rahman (Maha Pengasih), Ar-Rahim 

(Maha Penyayang), Al-Latif (Maha Lembut), dan Al-Halim (Maha Penyabar), harus 

dikedepankan dalam sistem pendidikan Islam. Dengan menanamkan pemahaman bahwa 

Allah adalah Tuhan yang penuh kasih dan kelembutan, peserta didik akan terbentuk 

menjadi pribadi yang lebih empatik, toleran, dan jauh dari kecenderungan berpikir 

ekstrem. Selain itu, dalam hadits Nabi Muhammad SAW disebutkan bahwa "Allah itu 

Maha Lembut dan menyukai kelembutan dalam segala hal" (HR. Muslim). Pesan ini 

seharusnya menjadi dasar dalam kurikulum pendidikan Islam agar nilai-nilai kelembutan 

dan kasih sayang tidak hanya diajarkan dalam aspek teoretis, tetapi juga 

diimplementasikan dalam pendekatan pedagogi yang lebih humanis. 

2. Local Wisdom: Kearifan Lokal sebagai Basis Moderasi Beragama 

Indonesia sebagai negara yang memiliki keanekaragaman budaya dan agama 

telah lama hidup dalam harmoni berkat nilai-nilai kearifan lokal yang diwariskan secara 

turun-temurun. Konsep gotong royong, musyawarah, dan toleransi antarumat beragama 

 
2 Hakim, R., & Mudofir, M. (2023). The threat of religious moderation to religious radicalism.Profetika: 
Jurnal Studi Islam. https://doi.org/10.23917/profetika.v24i01.1668 
3 Khaidir, P. H. (2019).Al-Qur’an, Jalan Ilmu Pengetahuan Dan Perubahan Sosial. 
https://doi.org/10.53563/AI.V1I2.25 
 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

94 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

menjadi ciri khas masyarakat Indonesia dalam membangun kehidupan sosial yang damai. 

Namun, arus globalisasi dan penetrasi ideologi transnasional sering kali mengikis nilai-

nilai kearifan lokal ini, sehingga muncul paham-paham radikal yang bertentangan dengan 

karakter keindonesiaan. 

Pendidikan Islam perlu mengintegrasikan kearifan lokal dalam kurikulumnya, 

sehingga peserta didik memahami bahwa Islam tidak bertentangan dengan budaya lokal, 

tetapi justru dapat hidup berdampingan secara harmonis. Contohnya, dalam tradisi 

pesantren salafiyah, nilai-nilai tawadhu' (rendah hati), akhlakul karimah (budi pekerti 

luhur), dan tasamuh (toleransi) telah lama menjadi bagian dari pembelajaran.4 Hal ini 

menunjukkan bahwa kearifan lokal dapat menjadi benteng dalam mencegah radikalisme 

dan intoleransi. 

Selain itu, upaya revitalisasi nilai-nilai kearifan lokal dalam pendidikan Islam 

juga dapat dilakukan melalui pendekatan etnopedagogi, yaitu metode pembelajaran yang 

berbasis pada budaya lokal. Dengan demikian, peserta didik tidak hanya memahami 

ajaran agama secara normatif, tetapi juga mampu menginternalisasi nilai-nilai 

kemanusiaan yang berakar pada tradisi dan budaya setempat. 

3. Political Will: Komitmen Negara dalam Mewujudkan Pendidikan Islam yang 

Moderat 

Selain peran individu dan institusi pendidikan, upaya mencegah radikalisme dan 

terorisme juga membutuhkan komitmen politik dari negara (political will). Pemerintah 

memiliki tanggung jawab dalam merancang kebijakan pendidikan Islam yang 

berorientasi pada moderasi beragama.5 Hal ini dapat diwujudkan melalui beberapa 

langkah strategis, seperti: 

1. Reformasi Kurikulum: Pendidikan Islam harus diarahkan untuk mengajarkan 

nilai-nilai toleransi dan perdamaian. Kurikulum yang terlalu tekstual dan 

doktrinal perlu disempurnakan dengan pendekatan yang lebih kontekstual dan 

reflektif. 

2. Pelatihan Guru: Guru sebagai agen perubahan harus diberikan pemahaman yang 

mendalam tentang pentingnya moderasi beragama dalam pembelajaran. 

 
4 Aziz, S., & Fauzan, F. (2022). Governance of Salafiyah Islamic Boarding Schools Under a Prophetic 
Leadership Perspective.Al-Aufa. https://doi.org/10.32665/alaufa.v4i2.1786 
5 Osmonov, S., Bekmurzaeva, G. J., & Abdyrazakova, Z. (2023). Islam in the Building of the State.Бюллетень 
Науки и Практики. https://doi.org/10.33619/2414-2948/92/61 
 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

95 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

3. Penyaringan Materi Keagamaan: Buku ajar dan materi dakwah harus melalui 

kajian akademik yang memastikan bahwa isinya tidak mengandung unsur 

eksklusivisme dan intoleransi. 

4. Pemberdayaan Institusi Keagamaan: Pesantren, madrasah, dan universitas Islam 

harus diberikan dukungan dalam mengembangkan program pendidikan yang 

berbasis pada nilai-nilai moderasi dan perdamaian. 

Pendidikan Islam memiliki peran yang sangat signifikan dalam mencegah 

radikalisme, intoleransi, dan terorisme. Pendekatan sifat feminim Allah menawarkan 

paradigma keberagamaan yang lebih empatik dan penuh kasih sayang. Sementara itu, 

local wisdom berperan dalam memperkuat identitas kebangsaan yang inklusif dan 

toleran. Political will dari pemangku kebijakan juga menjadi faktor penting dalam 

membangun sistem pendidikan yang mampu menjadi benteng dari ideologi ekstrem. 

Dengan mengintegrasikan ketiga pendekatan ini, pendidikan Islam dapat menjadi 

instrumen yang efektif dalam membangun peradaban yang damai, harmonis, dan 

berkeadaban. 

B. PEMBAHASAN 

   Metodologi 

Kajian mengenai strategi pendidikan Islam dalam mencegah sikap intoleransi, 

radikalisme, dan terorisme melalui pendekatan sifat feminim Allah, local wisdom, dan 

political will memerlukan metode penelitian yang komprehensif, holistik, serta 

berbasis pada pendekatan multidisipliner. Oleh karena itu, metodologi yang digunakan 

dalam penelitian ini dirancang secara sistematis untuk menggali dan menganalisis 

berbagai aspek yang berkaitan dengan moderasi beragama dalam pendidikan Islam. 

Metode yang digunakan meliputi pendekatan kualitatif dengan teknik kajian literatur 

(library research), analisis wacana (discourse analysis), serta wawancara dan 

observasi terhadap institusi pendidikan Islam yang telah menerapkan pendekatan 

moderasi beragama. 

1. Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma 

interpretatif, yang berfokus pada pemahaman mendalam terhadap fenomena sosial-

keagamaan yang terkait dengan isu intoleransi, radikalisme, dan terorisme dalam 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

96 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

konteks pendidikan Islam.6 Paradigma interpretatif dipilih karena memungkinkan 

eksplorasi yang lebih luas terhadap makna-makna yang terkandung dalam teks-teks 

keislaman, kearifan lokal, serta kebijakan pendidikan Islam yang relevan. Selain itu, 

artikel ini juga menggunakan pendekatan multidisipliner, yang menggabungkan 

disiplin ilmu teologi Islam, sosiologi agama, filsafat pendidikan, serta studi kebijakan 

publik. Kombinasi pendekatan ini bertujuan untuk memahami bagaimana strategi 

pendidikan Islam dapat dirancang secara efektif guna membentuk paradigma 

keberagamaan yang moderat dan inklusif. 

2. Metode Pengumpulan Data 

Penelitian ini mengandalkan beberapa metode pengumpulan data sebagai berikut: 

a. Kajian Literatur (Library Research) 

Metode kajian literatur digunakan untuk mengumpulkan data dari berbagai 

sumber akademik, seperti kitab klasik Islam, jurnal ilmiah, buku, laporan kebijakan 

pendidikan, serta hasil penelitian terdahulu yang berkaitan dengan moderasi 

beragama dan pendidikan Islam. Literatur yang dikaji mencakup beberapa aspek 

utama, yaitu: 

1) Sifat feminim Allah dalam Islam: Studi terhadap konsep Ar-Rahman, Ar-Rahim, Al-

Latif, dan Al-Halim dalam tafsir klasik dan kontemporer, serta implikasinya dalam 

pembentukan karakter peserta didik. 

2) Local wisdom dan pendidikan Islam: Eksplorasi nilai-nilai kearifan lokal dalam 

masyarakat Muslim Indonesia yang berperan dalam membangun harmoni sosial dan 

mencegah radikalisme. 

3) Political will dalam kebijakan pendidikan Islam: Analisis terhadap regulasi dan 

kebijakan yang diterapkan oleh pemerintah dalam membangun sistem pendidikan 

Islam yang berorientasi pada moderasi dan perdamaian. 

Sumber literatur yang digunakan akan diseleksi berdasarkan relevansi, kredibilitas, 

serta kontribusinya dalam memperkaya diskusi akademik dalam penelitian ini. 

b. Analisis Wacana (Discourse Analysis) 

Metode analisis wacana digunakan untuk menelaah berbagai narasi dan 

interpretasi yang berkembang dalam diskursus pendidikan Islam, terutama dalam 

 
6 Ma’arif, S., Sebastian, L. C., & Sholihan, S. (2020).A Soft Approach to Counter Radicalism: The Role of 
Traditional Islamic Education. https://doi.org/10.21580/WS.28.1.6294 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

97 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

kaitannya dengan upaya pencegahan intoleransi dan radikalisme. Beberapa aspek 

yang dianalisis dalam metode ini meliputi: 

1) Wacana keagamaan dalam buku ajar dan kurikulum pendidikan Islam 

2) Narasi kebijakan pemerintah tentang moderasi beragama dalam pendidikan 

3) Retorika keislaman dalam ceramah dan dakwah yang terkait dengan toleransi dan 

ekstremisme 

Melalui pendekatan ini, penyajian artikel dapat mengidentifikasi bagaimana teks-teks 

dan narasi yang berkembang di masyarakat berkontribusi dalam membentuk 

pemahaman keberagamaan peserta didik. 

c. Wawancara Mendalam (In-Depth Interview) 

Untuk mendapatkan perspektif empiris yang lebih kaya, penelitian ini juga 

menggunakan metode wawancara mendalam dengan beberapa kategori narasumber, 

antara lain: 

1) Pakar pendidikan Islam yang memiliki keahlian dalam studi moderasi beragama dan 

reformasi kurikulum pendidikan Islam. 

2) Ulama dan cendekiawan Muslim yang memahami konsep sifat feminim Allah serta 

penerapannya dalam pembentukan karakter peserta didik. 

3) Tokoh adat dan budayawan yang memiliki wawasan mengenai peran kearifan lokal 

dalam menjaga harmoni sosial dan mencegah radikalisme. 

4) Pengambil kebijakan di sektor pendidikan yang berperan dalam merumuskan 

kebijakan pendidikan Islam yang berorientasi pada moderasi. 

5) Pendidik dan peserta didik di madrasah, pesantren, dan sekolah berbasis Islam untuk 

mengidentifikasi sejauh mana konsep moderasi telah diimplementasikan dalam 

sistem pendidikan. 

Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur untuk memberikan fleksibilitas dalam 

mengeksplorasi perspektif narasumber secara lebih mendalam. 

d. Observasi Partisipatif 

Observasi partisipatif dilakukan di beberapa lembaga pendidikan Islam yang 

telah menerapkan pendekatan moderasi beragama dalam sistem pembelajaran 

mereka. Observasi ini bertujuan untuk mengamati pola pengajaran, interaksi sosial, 

serta dinamika keberagamaan di lingkungan pendidikan Islam, sehingga diperoleh 

pemahaman yang lebih kontekstual mengenai tantangan dan peluang dalam 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

98 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

penerapan strategi pendidikan yang berbasis pada sifat feminim Allah, local wisdom, 

dan political will.  

3. Metode Analisis Data 

Setelah data diperoleh dari berbagai metode di atas, langkah berikutnya adalah 

melakukan analisis data kualitatif dengan menggunakan pendekatan deskriptif-

analitis dan interpretatif. Proses analisis dilakukan dalam beberapa tahap sebagai 

berikut: 

1) Reduksi Data: Data yang telah dikumpulkan akan diseleksi berdasarkan relevansinya 

dengan fokus penelitian. Informasi yang tidak relevan akan dieliminasi untuk 

memastikan validitas temuan. 

2) Kategorisasi: Data yang tersisa akan dikategorikan berdasarkan tema utama, yaitu: (1) 

sifat feminim Allah dalam pendidikan Islam, (2) peran local wisdom dalam membentuk 

moderasi beragama, dan (3) political will dalam kebijakan pendidikan Islam. 

3) Interpretasi: Data yang telah dikategorikan akan dianalisis secara mendalam untuk 

mengungkap makna dan relevansinya dalam membangun strategi pendidikan Islam 

yang moderat dan inklusif. 

4) Validasi Data: Triangulasi data dilakukan dengan membandingkan temuan dari kajian 

literatur, wawancara, dan observasi guna memastikan bahwa hasil penelitian memiliki 

tingkat akurasi dan keandalan yang tinggi. 

4. Etika Penulisan 

Dalam penulisan artikel ini, aspek etika menjadi perhatian utama agar artikel 

tetap mengedepankan prinsip kejujuran akademik, keterbukaan, serta penghormatan 

terhadap hak narasumber. Beberapa prinsip etika yang diterapkan meliputi: 

1) Informed Consent: Seluruh partisipan yang diwawancarai akan diberikan penjelasan 

mengenai tujuan penelitian serta hak mereka untuk menerima atau menolak 

keterlibatan dalam penelitian. 

2) Anonimitas dan Kerahasiaan: Identitas narasumber yang menghendaki anonimitas 

akan dirahasiakan guna menjaga privasi dan keamanan informasi yang disampaikan. 

Objektivitas: Peneliti berkomitmen untuk menyajikan data dan temuan secara 

objektif tanpa distorsi atau bias tertentu. 

 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

99 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

 Temuan dan Diskusi 

1. Pendekatan Sifat Feminim Allah: Membangun Keberagamaan yang Lembut 

dan Berempati 

Dalam studi teologi Islam, konsep ketuhanan tidak hanya dipahami sebagai 

manifestasi keagungan dan keperkasaan (jalaliyyah), tetapi juga sebagai 

perwujudan kasih sayang dan kelembutan (jamaliyyah).7 Kedua aspek ini bersifat 

komplementer, mencerminkan keseimbangan ilahi dalam mencipta, memelihara, 

dan membimbing manusia. Namun, dalam banyak sistem pendidikan Islam, 

penekanan terhadap sifat jalaliyyah lebih dominan dibandingkan dengan sifat 

jamaliyyah. Konsekuensinya, sebagian besar narasi keagamaan yang berkembang 

cenderung menampilkan wajah Islam yang keras, otoritatif, dan berorientasi pada 

hukuman, sementara aspek kelembutan dan kasih sayang sering kali terabaikan. 

Pendekatan sifat feminim Allah dalam pendidikan Islam bertujuan untuk 

mengembalikan keseimbangan tersebut, dengan menekankan dimensi kelembutan, 

kasih sayang, dan empati sebagai bagian esensial dalam membentuk pola 

keberagamaan yang lebih humanis dan inklusif. Dengan memperkenalkan 

pemahaman bahwa Allah adalah Tuhan yang penuh dengan rahmat, peserta didik 

diharapkan dapat menginternalisasi nilai-nilai kelembutan dalam perilaku dan 

interaksi sosial mereka. Oleh karena itu, artikel ini mengeksplorasi bagaimana 

konsep sifat feminim Allah dapat diintegrasikan dalam sistem pendidikan Islam 

guna membangun karakter peserta didik yang toleran, berempati, dan menjauhi 

kecenderungan berpikir ekstrem. 

2. Konsep Sifat Feminim Allah dalam Islam 

Dalam terminologi Islam, sifat Allah terbagi menjadi dua kategori utama: 

a. Sifat Jalaliyyah: Mengacu pada sifat-sifat keperkasaan, seperti Al-Aziz (Maha 

Perkasa), Al-Muntaqim (Maha Pembalas), dan Al-Qahhar (Maha Mengalahkan). 

Sifat ini menunjukkan kebesaran dan otoritas Allah dalam menegakkan keadilan 

serta menundukkan segala bentuk kezaliman. 

b. Sifat Jamaliyyah: Mewakili sifat kelembutan dan kasih sayang Allah, seperti Ar-

Rahman (Maha Pengasih), Ar-Rahim (Maha Penyayang), Al-Latif (Maha Lembut), 

 
7 Mufidah, L.-L. N. (2017). Pendekatan teologis dalam kajian Islam. 
https://doi.org/10.33511/MISYKAT.V2N1.151 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

100 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

dan Al-Halim (Maha Penyabar). Sifat ini menunjukkan kemurahan dan cinta kasih 

Allah kepada makhluk-Nya.8  

Dalam Al-Qur'an, keseimbangan antara sifat jalaliyyah dan jamaliyyah ini 

terlihat jelas dalam berbagai ayat yang menggambarkan Allah sebagai Tuhan yang 

tegas dalam keadilan, tetapi juga luas dalam kasih sayang-Nya. Misalnya, dalam 

Surah Al-A’raf ayat 156, Allah berfirman: 

ء ي كُل ي وَسِعَتمي وَرَحْمَتِي شَيم  ۚ   

“Dan rahmat-Ku meliputi segala sesuatu...” 

Ayat ini menegaskan bahwa kasih sayang Allah tidak terbatas dan 

mencakup semua aspek kehidupan, termasuk dalam relasi manusia dengan 

sesama. Oleh karena itu, pemahaman terhadap sifat jamaliyyah Allah dalam 

pendidikan Islam menjadi krusial dalam membangun paradigma keberagamaan 

yang lebih berorientasi pada kelembutan dan toleransi. 

3. Mengapa Sifat Feminim Allah Perlu Ditekankan dalam Pendidikan Islam? 

Sistem pendidikan Islam selama ini cenderung menitikberatkan pada 

dimensi hukum dan doktrin ketat tanpa memberikan ruang yang cukup bagi 

internalisasi nilai-nilai kelembutan dan empati.9 Akibatnya, banyak peserta didik 

yang tumbuh dengan pemahaman agama yang rigid, eksklusif, dan kurang mampu 

berinteraksi dengan keberagaman secara bijaksana. 

Terdapat beberapa alasan mengapa pendidikan Islam perlu mengadopsi 

pendekatan sifat feminim Allah dalam proses pembelajaran: 

1. Menanamkan Nilai Kasih Sayang dan Empati 

Kasih sayang merupakan nilai fundamental dalam Islam. Rasulullah SAW sendiri 

diutus sebagai rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil ‘alamin). Dengan 

menanamkan pemahaman bahwa Allah adalah Maha Pengasih dan Maha Penyayang, 

peserta didik akan lebih terdorong untuk berbuat baik kepada sesama dan 

menghindari sikap yang keras serta intoleran. 

 
8 Husni, H., & Herlina, N. (2022). The Nature of Islamic Ethics and Its Implications for Education.Tajdid. 
https://doi.org/10.36667/tajdid.v29i1.1008 
9 Pallathadka, H., Shelash Al-Hawary, S. I., Muda, I., Surahman, S., Al-Salami, A. A. A., & Nasimova, Z. (2023). 
The study of Islamic teachings in education: With an emphasis on behavioural gentleness.Theological 
Studies/Teologiese Studies. https://doi.org/10.4102/hts.v79i1.8193 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

101 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

2. Mencegah Radikalisme dan Kekerasan Berbasis Agama 

Banyak kasus radikalisme dan ekstremisme yang berakar pada pemahaman 

keagamaan yang cenderung menitikberatkan pada aspek penghukuman dan 

peperangan, tanpa mempertimbangkan konteks sosial dan nilai-nilai universal 

Islam. Dengan mengedepankan sifat feminim Allah, pendidikan Islam dapat menjadi 

benteng bagi peserta didik agar tidak terjerumus dalam pemikiran ekstrem. 

3. Membentuk Karakter Moderat dan Toleran 

Pendidikan Islam seharusnya berorientasi pada pembentukan karakter yang 

moderat, inklusif, dan terbuka terhadap perbedaan. Dengan menekankan nilai-nilai 

seperti kesabaran (Al-Halim) dan kelembutan (Al-Latif), peserta didik dapat 

diajarkan untuk menyikapi perbedaan dengan bijak dan tidak mudah terprovokasi 

oleh narasi yang bersifat ekstrem. 

4. Implementasi Sifat Feminim Allah dalam Kurikulum Pendidikan Islam 

Sifat feminim Allah dapat benar-benar menjadi bagian dari sistem 

pendidikan Islam, diperlukan pendekatan yang sistematis dan terstruktur dalam 

kurikulum. Berikut beberapa strategi yang dapat diterapkan: 

a. Revitalisasi Kurikulum Berbasis Rahmatan lil ‘Alamin 

Kurikulum pendidikan Islam perlu diperbarui agar lebih mengedepankan nilai-

nilai kasih sayang, kelembutan, dan empati dalam berbagai mata pelajaran. 

Misalnya, dalam mata pelajaran Aqidah Akhlak, pemahaman tentang sifat 

jamaliyyah Allah dapat dijadikan sebagai landasan dalam membangun karakter 

peserta didik. 

b. Metode Pembelajaran yang Humanis dan Interaktif 

Pendekatan pembelajaran harus lebih mengedepankan dialog, refleksi, dan 

studi kasus daripada sekadar hafalan doktrin. Guru dapat mengajak peserta didik 

untuk berdiskusi tentang bagaimana sifat kasih sayang Allah tercermin dalam 

kehidupan sehari-hari dan bagaimana mereka dapat menerapkannya dalam 

interaksi sosial. 

c. Pendidikan Karakter Berbasis Akhlakul Karimah 

Implementasi sifat feminim Allah dalam pendidikan Islam juga dapat dilakukan 

melalui program pendidikan karakter. Sekolah dan madrasah dapat 

mengembangkan program mentoring, di mana peserta didik diajarkan untuk 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

102 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

mempraktikkan nilai-nilai kelembutan, kesabaran, dan kepedulian terhadap 

sesama. 

d. Pelatihan Guru dalam Mengembangkan Pedagogi Berbasis Empati 

Guru memiliki peran utama dalam membentuk cara berpikir peserta didik. Oleh 

karena itu, diperlukan pelatihan khusus bagi pendidik agar mereka mampu 

mengajarkan Islam dengan pendekatan yang lebih humanis dan berorientasi pada 

kasih sayang. 

5.  Dampak Positif Pendekatan Sifat Feminim Allah dalam Pendidikan Islam 

Dengan menerapkan pendekatan sifat feminim Allah dalam pendidikan 

Islam, berbagai dampak positif dapat dicapai, di antaranya: 

a. Terbentuknya Peserta Didik yang Moderat dan Berempati 

Mereka akan lebih memiliki kesadaran sosial yang tinggi, tidak mudah terjebak 

dalam pemikiran ekstrem, dan lebih mampu menjalin hubungan yang harmonis 

dengan orang lain. 

b. Menurunnya Kasus Intoleransi di Lingkungan Pendidikan 

Dengan mengajarkan nilai kasih sayang dan kelembutan, peserta didik akan lebih 

terbuka terhadap perbedaan dan tidak mudah bersikap diskriminatif terhadap 

kelompok lain. 

c. Munculnya Generasi Muslim yang Berkontribusi bagi Perdamaian 

Islam tidak hanya akan dipahami sebagai agama yang mengatur ibadah ritual, tetapi 

juga sebagai sistem nilai yang menekankan pentingnya perdamaian, keadilan, dan 

kemanusiaan. 

6.  Local Wisdom: Kearifan Lokal sebagai Benteng Moderasi Beragama 

Indonesia merupakan negara dengan keanekaragaman budaya, agama, dan 

tradisi yang luar biasa. Sejak zaman dahulu, masyarakat Nusantara telah hidup 

berdampingan dengan prinsip gotong royong, musyawarah, dan toleransi sebagai 

landasan sosial yang kuat. Berbagai kearifan lokal yang diwariskan turun-temurun 

tidak hanya membentuk tatanan sosial yang harmonis, tetapi juga menjadi 

instrumen penting dalam membangun karakter bangsa yang inklusif dan moderat. 

Namun, dalam beberapa dekade terakhir, arus globalisasi dan maraknya 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

103 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

penyebaran ideologi transnasional telah mengikis nilai-nilai kearifan lokal yang 

selama ini menjadi benteng dalam menjaga harmoni sosial.10 

Dalam konteks keberagamaan, fenomena ini semakin terasa dengan 

meningkatnya kecenderungan eksklusivisme dan radikalisme yang mengancam 

kohesi sosial masyarakat. Paham-paham ekstrem yang mengusung tafsir 

keagamaan yang kaku dan tidak kontekstual semakin berkembang, menyebabkan 

fragmentasi sosial dan menggerus nilai-nilai moderasi yang telah lama menjadi ciri 

khas masyarakat Indonesia. Oleh karena itu, pendidikan Islam memiliki peran 

strategis dalam merevitalisasi kearifan lokal sebagai bagian dari strategi besar 

dalam meneguhkan moderasi beragama. 

7.  Kearifan Lokal dalam Konteks Islam dan Kebangsaan 

Konsep kearifan lokal dalam Islam bukanlah sesuatu yang asing. Dalam 

sejarah peradaban Islam, kita menemukan bahwa penyebaran agama ini selalu 

melewati proses akulturasi dengan budaya setempat, tanpa harus menghilangkan 

esensi ajaran Islam itu sendiri. Di Indonesia, proses Islamisasi yang berlangsung 

secara damai sejak abad ke-13 adalah bukti nyata bahwa Islam dapat beradaptasi 

dengan budaya lokal tanpa kehilangan substansi keagamaannya.11  

Para ulama Nusantara sejak dahulu telah mengajarkan bahwa Islam 

bukanlah agama yang bertentangan dengan kearifan lokal, melainkan agama yang 

mampu menyelaraskan diri dengan tradisi masyarakat selama tidak bertentangan 

dengan prinsip tauhid dan syariat. Nilai-nilai lokal seperti gotong royong, 

musyawarah, dan adat istiadat yang menjunjung tinggi persatuan telah menjadi 

bagian dari praktik keislaman di Indonesia, yang pada akhirnya membentuk corak 

keberagamaan yang khas, yaitu Islam yang damai, ramah, dan toleran. Namun, 

seiring dengan perkembangan zaman, terjadi pergeseran nilai di masyarakat akibat 

berbagai faktor, seperti globalisasi, migrasi pemikiran keagamaan, serta masuknya 

ideologi transnasional yang tidak selaras dengan karakter Islam Nusantara. Oleh 

 
10 Nasriandi, N., Pajarianto, H., & Makmur, M. (2023). One world, many religions: the local wisdom value 
and social religious organizations in strengthening tolerance. Al Qalam - Balai Penelitian Lektur Keagamaan 
Ujung Pandang. https://doi.org/10.31969/alq.v29i1.1224 
11 Pane, I. (2023). Peradaban Islam di Indonesia. Inha Gyoyug Yeon’gu. 
https://doi.org/10.58707/jec.v3i1.369 
 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

104 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

karena itu, revitalisasi kearifan lokal dalam pendidikan Islam menjadi agenda 

mendesak guna mempertahankan identitas keberagamaan yang inklusif dan 

menjaga harmoni sosial yang telah lama terbina di Indonesia. 

8.  Mengapa Kearifan Lokal Penting dalam Pendidikan Islam? 

Integrasi kearifan lokal dalam pendidikan Islam memiliki beberapa urgensi, 

di antaranya: 

a. Menjaga Identitas Keislaman yang Moderat 

Islam di Indonesia telah berkembang dengan corak yang khas, yaitu Islam yang 

mampu berdialog dengan budaya lokal tanpa harus kehilangan substansi 

ajarannya. Pendidikan Islam yang mengakomodasi nilai-nilai kearifan lokal akan 

mampu menjaga karakter keislaman yang moderat dan inklusif, sekaligus 

mencegah masuknya ideologi transnasional yang berpotensi meradikalisasi 

peserta didik. 

b. Mencegah Fragmentasi Sosial Akibat Radikalisme 

Salah satu faktor utama yang menyebabkan meningkatnya sikap intoleran 

dalam masyarakat adalah adanya pemisahan antara agama dan budaya lokal. 

Ketika agama dipahami sebagai sesuatu yang eksklusif dan terpisah dari nilai-nilai 

budaya yang telah mengakar dalam masyarakat, maka akan terjadi disorientasi 

sosial yang berujung pada meningkatnya polarisasi dan konflik antar kelompok. 

Pendidikan Islam yang berbasis pada kearifan lokal dapat menjadi jembatan 

dalam mengharmoniskan hubungan antara agama dan budaya, sehingga 

mencegah terjadinya konflik yang bersumber dari perbedaan pemahaman 

keagamaan. 

c. Membangun Karakter Peserta Didik yang Berakhlak Mulia 

Kearifan lokal mengandung banyak nilai-nilai luhur yang sangat relevan dengan 

ajaran Islam, seperti tawadhu' (rendah hati), akhlakul karimah (budi pekerti 

luhur), dan tasamuh (toleransi). Jika nilai-nilai ini diajarkan dalam pendidikan 

Islam, maka peserta didik akan tumbuh menjadi individu yang memiliki karakter 

yang kuat, beretika, dan mampu berinteraksi secara bijak dalam kehidupan sosial 

yang plural. 

d. Menghadirkan Islam sebagai Rahmatan lil ‘Alamin 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

105 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

Islam yang sejati adalah Islam yang membawa rahmat bagi seluruh alam, bukan 

hanya bagi umat Islam semata, tetapi juga bagi seluruh umat manusia. Pendidikan 

Islam yang berbasis pada kearifan lokal dapat memperkuat konsep rahmatan lil 

‘alamin dengan cara mengajarkan peserta didik untuk menghargai perbedaan, 

menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan, serta menghindari segala bentuk 

kekerasan dan intoleransi. 

9.  Implementasi Kearifan Lokal dalam Kurikulum Pendidikan Islam 

Kearifan lokal dapat menjadi bagian integral dalam sistem pendidikan Islam, 

diperlukan langkah-langkah strategis dalam kurikulum dan metode pembelajaran, di 

antaranya: 

1. Integrasi dalam Mata Pelajaran Agama 

Pendidikan Islam harus menekankan bahwa Islam tidak bertentangan dengan 

budaya lokal. Hal ini dapat diwujudkan dengan memasukkan nilai-nilai kearifan 

lokal ke dalam mata pelajaran Akidah Akhlak, Fiqih, dan Sejarah Kebudayaan 

Islam. Sebagai contoh, dalam pembelajaran Fiqih Muamalah, dapat diajarkan 

bagaimana Islam mendorong praktik gotong royong dan musyawarah sebagai 

bagian dari prinsip sosial yang Islami. 

2. Metode Pembelajaran Berbasis Nilai Lokal 

Pendekatan etnopedagogi atau metode pembelajaran berbasis budaya dapat 

diterapkan untuk mengajarkan nilai-nilai keislaman dalam konteks kearifan lokal. 

Guru dapat mengajak peserta didik untuk menggali bagaimana tradisi-tradisi lokal 

yang positif telah menjadi bagian dari praktik keberagamaan masyarakat sejak 

dahulu. 

3. Pendidikan Karakter melalui Kegiatan Ekstrakurikuler 

Pendidikan Islam tidak hanya berlangsung di dalam kelas, tetapi juga dalam 

berbagai kegiatan ekstrakurikuler yang dapat menanamkan nilai-nilai kearifan 

lokal, seperti kegiatan Pesantren Ramah Budaya, di mana peserta didik diajak 

untuk memahami bagaimana Islam di Indonesia tumbuh dan berkembang dalam 

harmoni dengan budaya setempat. 

4. Kolaborasi dengan Tokoh Adat dan Ulama Lokal 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

106 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

Sinergi antara lembaga pendidikan, ulama, dan tokoh adat sangat penting dalam 

memperkuat pendidikan Islam berbasis kearifan lokal. Sekolah dan madrasah 

dapat mengadakan diskusi atau seminar bersama tokoh-tokoh lokal guna 

memberikan pemahaman yang lebih mendalam kepada peserta didik tentang 

pentingnya menjaga harmoni antara agama dan budaya. 

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam menjaga moderasi 

beragama melalui integrasi nilai-nilai kearifan lokal. Dengan menanamkan prinsip 

tawadhu', akhlakul karimah, dan tasamuh, peserta didik dapat tumbuh menjadi 

individu yang berkarakter inklusif, toleran, dan berwawasan luas. Implementasi 

nilai-nilai ini dalam kurikulum, metode pembelajaran, dan kegiatan ekstrakurikuler 

akan membawa dampak positif dalam mencegah radikalisme serta menciptakan 

generasi Muslim yang berakhlak mulia dan berkontribusi bagi perdamaian dunia. 

Oleh karena itu, revitalisasi kearifan lokal dalam pendidikan Islam bukan hanya 

sebuah pilihan, tetapi merupakan suatu keharusan dalam membangun peradaban 

Islam yang harmonis dan berkeadaban. 

10. Political Will: Komitmen Negara dalam Mewujudkan Pendidikan Islam yang 

Moderat 

Radikalisme dan terorisme merupakan tantangan serius bagi stabilitas 

sosial, keamanan nasional, dan keberagaman masyarakat di berbagai belahan 

dunia, termasuk di Indonesia. Salah satu faktor utama yang memengaruhi 

pertumbuhan ideologi radikal adalah lemahnya sistem pendidikan yang 

berorientasi pada nilai-nilai moderasi dan toleransi.12 Pendidikan Islam, sebagai 

salah satu instrumen utama dalam membangun karakter dan pola pikir generasi 

muda Muslim, memiliki peran strategis dalam mencegah penyebaran paham 

ekstrem yang dapat merusak tatanan sosial. Namun, tanggung jawab dalam 

menciptakan pendidikan Islam yang inklusif dan moderat tidak hanya bertumpu 

pada individu atau institusi pendidikan semata. Negara, sebagai pemegang otoritas 

dalam kebijakan publik, memiliki peran yang sangat krusial dalam memastikan 

bahwa sistem pendidikan Islam di Indonesia berkembang dalam koridor moderasi 

 
12 Prayogo, T. I., Nur, A., & Setyowati, A. (2023). The Strategy of the Radicalism Movement in Building a 
Culture of Islamophobia in Indonesia.Qolamuna : Jurnal Studi Islam. 
https://doi.org/10.55120/qolamuna.v8i2.722 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

107 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

dan keberagaman. Komitmen politik atau political will dari pemerintah menjadi 

faktor penentu dalam keberhasilan agenda moderasi beragama melalui pendidikan. 

11.  Political Will sebagai Faktor Kunci dalam Pendidikan Islam yang Moderat 

Konsep political will merujuk pada komitmen dan keseriusan pemerintah 

dalam menginisiasi serta melaksanakan kebijakan publik yang bertujuan untuk 

mencapai perubahan sosial yang lebih baik.13 Dalam konteks pendidikan Islam, 

political will pemerintah sangat diperlukan untuk menciptakan sistem pendidikan 

yang mampu menghasilkan generasi Muslim yang berpikiran terbuka, toleran, dan 

moderat. Terdapat beberapa alasan mengapa political will menjadi faktor kunci 

dalam penguatan moderasi beragama melalui pendidikan Islam: 

1. Pendidikan sebagai Instrumen Kebijakan Negara 

Pendidikan adalah bagian dari kebijakan strategis suatu negara dalam membentuk 

karakter warganya. Oleh karena itu, tanpa adanya komitmen dari pemerintah, 

moderasi dalam pendidikan Islam akan sulit terealisasi secara sistematis dan 

berkelanjutan. 

2. Radikalisme sebagai Ancaman Nasional 

Pemerintah memiliki tanggung jawab untuk menjaga stabilitas dan keamanan 

negara dari ancaman radikalisme. Dengan memastikan bahwa pendidikan Islam 

tidak menjadi ladang subur bagi penyebaran ideologi ekstrem, pemerintah dapat 

berperan dalam menangkal ancaman tersebut sejak dini. 

3. Kekuatan Regulasi dalam Mencegah Eksklusivisme Keagamaan 

Negara memiliki wewenang dalam merancang regulasi dan kebijakan pendidikan 

yang dapat menjadi filter dalam mencegah masuknya ajaran-ajaran yang bersifat 

eksklusif dan intoleran ke dalam sistem pendidikan Islam. 

4. Membangun Harmoni Sosial melalui Kebijakan Pendidikan 

Dengan political will yang kuat, pemerintah dapat memastikan bahwa sistem 

pendidikan Islam mampu menjadi pilar dalam menjaga keberagaman dan harmoni 

sosial di tengah masyarakat yang multikultural. 

12.  Strategi Negara dalam Mewujudkan Pendidikan Islam yang Moderat 

 
13 Defitri, S. Y. (2022). The role of political will in enhancing e-government: An empirical case in 
Indonesia.Problems and Perspectives in Management. https://doi.org/10.21511/ppm.20(1).2022.07 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

108 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

Political will pemerintah dalam membangun pendidikan Islam yang moderat 

dapat berjalan efektif, diperlukan langkah-langkah strategis yang melibatkan berbagai 

aspek dalam sistem pendidikan. Beberapa strategi utama yang harus 

diimplementasikan meliputi: 

1. Reformasi Kurikulum: Membangun Kurikulum yang Berorientasi pada Moderasi 

dan Perdamaian 

Kurikulum pendidikan Islam harus dirancang sedemikian rupa agar dapat 

mengajarkan nilai-nilai toleransi, keberagaman, dan inklusivitas kepada peserta didik. 

Hal ini dapat dilakukan melalui beberapa pendekatan berikut: 

a) Integrasi Nilai-Nilai Moderasi dalam Mata Pelajaran Keagamaan 

Mata pelajaran agama Islam, seperti Aqidah Akhlak, Fiqih, dan Sejarah Peradaban 

Islam, harus dikembangkan dengan menekankan pentingnya moderasi dalam 

beragama. Pemahaman Islam yang rahmatan lil ‘alamin (rahmat bagi seluruh 

alam) harus menjadi prinsip utama dalam setiap pembelajaran. 

b) Peningkatan Kajian terhadap Tafsir Kontekstual 

Kajian tafsir Al-Qur’an dalam pendidikan Islam harus lebih menitikberatkan pada 

interpretasi kontekstual yang selaras dengan prinsip keadilan, kasih sayang, dan 

keseimbangan sosial. Pendekatan tafsir ini akan membantu peserta didik 

memahami bahwa Islam bukan hanya tentang hukum dan aturan, tetapi juga 

tentang nilai-nilai kemanusiaan. 

c) Membatasi Narasi Keagamaan yang Berpotensi Memicu Eksklusivisme 

Kurikulum harus dirancang untuk menghindari narasi yang dapat menumbuhkan 

pemahaman eksklusif dan diskriminatif terhadap kelompok lain. Islam harus 

diajarkan sebagai agama yang mendorong dialog, keterbukaan, dan 

penghormatan terhadap perbedaan. 

2. Pelatihan Guru: Meningkatkan Pemahaman Moderasi Beragama bagi Tenaga 

Pendidik 

Guru merupakan agen utama dalam membentuk cara berpikir dan sikap peserta 

didik terhadap agama. Oleh karena itu, pelatihan guru dalam konteks moderasi beragama 

harus menjadi prioritas dalam kebijakan pendidikan Islam. Langkah-langkah yang dapat 

diambil antara lain: 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

109 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

a) Pelatihan Pedagogi Moderasi Beragama 

Guru harus diberikan pemahaman mendalam tentang konsep moderasi dalam 

Islam serta metode pengajaran yang efektif dalam menyampaikan nilai-nilai 

tersebut kepada peserta didik. 

b) Peningkatan Literasi Keagamaan Guru 

Pemerintah perlu menyediakan sumber literatur yang berkualitas dan berbasis 

moderasi bagi para pendidik agar mereka memiliki referensi yang komprehensif 

dalam mengajarkan Islam yang damai dan inklusif. 

c) Kolaborasi dengan Akademisi dan Tokoh Agama 

Pelatihan guru juga harus melibatkan akademisi dan tokoh agama yang memiliki 

kompetensi dalam bidang moderasi beragama, sehingga mereka dapat 

memberikan wawasan yang lebih luas dan kontekstual kepada tenaga pendidik. 

3. Penyaringan Materi Keagamaan: Menjaga Kualitas Buku Ajar dan Materi Dakwah 

Buku ajar dan materi dakwah yang digunakan dalam sistem pendidikan Islam 

harus melalui proses seleksi dan evaluasi yang ketat guna memastikan bahwa isinya 

selaras dengan prinsip moderasi beragama. Langkah-langkah yang dapat dilakukan 

meliputi: 

a) Standarisasi Buku Ajar Pendidikan Islam 

Pemerintah harus menetapkan standar dalam pembuatan buku ajar pendidikan 

Islam agar tidak mengandung unsur intoleransi, diskriminasi, atau narasi 

kebencian terhadap kelompok lain. 

b) Revisi dan Penyempurnaan Materi Dakwah di Lembaga Pendidikan Islam 

Materi dakwah yang diajarkan di pesantren, madrasah, dan sekolah Islam harus 

disesuaikan dengan nilai-nilai kebangsaan serta keberagaman sosial. 

4. Pemberdayaan Institusi Keagamaan: Membangun Ekosistem Pendidikan Islam 

yang Moderat 

Pesantren, madrasah, dan universitas Islam memiliki peran besar dalam 

membentuk generasi Muslim yang moderat. Oleh karena itu, pemerintah harus 

memberikan dukungan penuh bagi institusi-institusi tersebut dalam mengembangkan 

sistem pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai perdamaian dan toleransi. 

a) Penguatan Pesantren sebagai Lembaga Pendidikan Moderat 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

110 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

Pemerintah harus mendorong pesantren untuk menjadi pusat kajian Islam yang 

mempromosikan nilai-nilai inklusivitas dan dialog lintas agama. 

b) Kolaborasi antara Institusi Keagamaan dan Lembaga Negara 

Diperlukan kerja sama yang erat antara lembaga pendidikan Islam dengan instansi 

negara dalam merancang program pendidikan yang mendukung moderasi 

beragama. 

Political will pemerintah dalam menciptakan pendidikan Islam yang moderat 

merupakan kunci dalam membangun generasi Muslim yang berorientasi pada 

perdamaian, inklusivitas, dan toleransi. Dengan menerapkan reformasi kurikulum, 

pelatihan guru, penyaringan materi keagamaan, dan pemberdayaan institusi 

keagamaan, sistem pendidikan Islam dapat menjadi instrumen utama dalam 

mencegah radikalisme dan membangun harmoni sosial di Indonesia. Komitmen 

pemerintah yang kuat dalam hal ini tidak hanya akan memperkuat moderasi 

beragama di tingkat nasional, tetapi juga akan menjadikan Indonesia sebagai model 

keberagamaan yang damai di tingkat global. 

C. KESIMPULAN DAN SARAN 

Kesimpulan 

Dalam dinamika sosial-keagamaan kontemporer yang diwarnai oleh 

menguatnya polarisasi, intoleransi, dan radikalisme, pendidikan Islam dihadapkan 

pada tantangan mendasar: bagaimana tetap setia pada esensi risalah rahmatan lil 

‘alamin sembari merespons kompleksitas zaman dengan bijak. Artikel ini menguraikan 

bahwa membangun pendidikan Islam yang moderat dan inklusif tidak dapat 

diserahkan semata-mata pada reformasi institusional, melainkan memerlukan 

pendekatan paradigmatik yang mendalam dan berkelanjutan. 

Pertama, penanaman sifat feminim Allah dalam pendidikan Islam menjadi 

kebutuhan mendesak. Kasih sayang (Ar-Rahman, Ar-Rahim), kesabaran (Al-Halim), 

dan kearifan lembut (Al-Latif) harus diinternalisasi dalam konstruksi keagamaan 

peserta didik, sebagai upaya membangun karakter keberagamaan yang penuh kasih, 

empatik, dan jauh dari kekerasan simbolik maupun struktural. Dalam dunia yang terus 

dihantui sentimen ekstrem, pendekatan ini tidak hanya menghadirkan Islam yang 

humanis, tetapi juga memperkuat basis moralitas sosial yang menyatukan, bukan 

memecah. 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

111 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

Kedua, kearifan lokal (local wisdom) terbukti menjadi fondasi sosial yang 

kokoh dalam memelihara keberagaman dan harmoni di Indonesia. Nilai-nilai luhur 

seperti gotong royong, musyawarah, dan tasamuh, yang berakar kuat dalam budaya 

Nusantara, selaras dengan prinsip-prinsip universal Islam. Integrasi kearifan lokal 

dalam pendidikan Islam bukan sekadar strategi kultural, melainkan sebuah 

keniscayaan teologis untuk memperkuat identitas keislaman yang inklusif, adaptif, dan 

responsif terhadap realitas multikultural bangsa. 

Ketiga, political will negara memainkan peranan yang sangat vital dalam 

membangun ekosistem pendidikan Islam yang sehat dan berorientasi pada moderasi. 

Reformasi kurikulum, peningkatan kapasitas guru, seleksi ketat terhadap materi 

keagamaan, serta pemberdayaan institusi keagamaan berbasis moderasi adalah 

langkah konkret yang membutuhkan komitmen politik kuat, berjangka panjang, dan 

konsisten. Tanpa keberpihakan kebijakan yang progresif, upaya-upaya di tingkat akar 

rumput akan selalu terbentur oleh arus besar yang tak terkendali. 

Dengan mengintegrasikan ketiga pendekatan tersebut secara sinergis, 

pendidikan Islam akan mampu menciptakan generasi Muslim yang cerdas secara 

spiritual, beradab dalam pergaulan sosial, serta bijaksana dalam menghadapi 

keragaman budaya dan pemikiran. Pendidikan Islam yang bernafaskan kelembutan 

ilahi, berpijak pada kearifan lokal, dan didukung oleh political will yang visioner, akan 

menjadi benteng kokoh dalam melawan radikalisme dan terorisme, sekaligus menjadi 

motor penggerak bagi peradaban dunia yang lebih damai dan berkeadaban. 

Di tengah tantangan globalisasi nilai dan gelombang ideologi transnasional 

yang kerap membawa narasi ekstremisme, pendidikan Islam berbasis kasih sayang, 

kearifan lokal, dan komitmen politik yang berpihak pada moderasi adalah ikhtiar 

strategis yang tidak hanya relevan, tetapi juga sangat urgent untuk memastikan bahwa 

wajah Islam tetap menjadi wajah yang membawa rahmat, bukan ancaman, bagi 

kemanusiaan. Masa depan peradaban Islam di abad ini sangat bergantung pada sejauh 

mana umat ini mampu menegaskan kembali esensi kasih sayang ilahi dalam seluruh 

aspek kehidupan, termasuk dalam membentuk model pendidikan yang lebih 

transformatif dan humanis 

Saran 

Sebagai bagian dari upaya konkrit dalam merealisasikan pendidikan Islam yang 

moderat dan transformatif, diperlukan langkah-langkah terstruktur yang melibatkan 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

112 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

seluruh pemangku kepentingan, mulai dari pemerintah, institusi pendidikan, hingga 

masyarakat luas. Berdasarkan temuan dan pembahasan dalam artikel ini, beberapa 

saran berikut dapat diajukan: 

1. Pemerintah perlu memperkuat komitmen politik (political will) dengan menetapkan 

kebijakan afirmatif yang menjadikan moderasi beragama sebagai ruh utama dalam 

seluruh jenjang pendidikan Islam. Regulasi harus mengikat, konsisten, dan tidak 

sekadar menjadi wacana normatif. 

2. Institusi pendidikan Islam, baik formal maupun non-formal, disarankan untuk 

mengkontekstualisasikan kurikulum berbasis pada nilai-nilai sifat feminim Allah dan 

kearifan lokal. Proses pendidikan harus mengedepankan pendekatan yang inklusif, 

berbasis kasih sayang, serta mampu menumbuhkan kesadaran keberagaman pada 

peserta didik. 

3. Pelatihan guru dan penguatan kapasitas pendidik mutlak diperlukan. Guru harus 

menjadi agen moderasi yang tidak hanya mahir secara akademik, tetapi juga memiliki 

kepekaan sosial dan kemampuan pedagogis yang humanis. 

4. Peneliti dan akademisi di bidang Pendidikan Agama Islam (PAI) perlu terus 

memperkaya literatur ilmiah dengan riset-riset berbasis kontekstualisasi sifat 

feminim Allah, kearifan lokal, dan strategi penguatan moderasi beragama, sehingga 

tercipta landasan teoritis yang kokoh untuk pengembangan kurikulum dan pedagogi 

Islam masa depan. 

Masyarakat dan tokoh agama diharapkan turut aktif mengawal pendidikan 

moderasi beragama di ruang publik, tidak hanya melalui institusi formal, tetapi juga 

melalui forum keagamaan, media sosial, dan aktivitas budaya yang konstruktif, 

sehingga pesan Islam rahmatan lil ‘alamin menjangkau seluruh lapisan masyarakat.  

 

D. DAFTAR PUSTAKA 

Aslaksen, E. W. (2020).The Role of Education. https://doi.org/10.1007/978-3-030-

40226-6_6  

Hakim, R., & Mudofir, M. (2023). The threat of religious moderation to religious 

radicalism.Profetika: Jurnal Studi Islam. 

https://doi.org/10.23917/profetika.v24i01.1668 

 Khaidir, P. H. (2019).Al-Qur’an, Jalan Ilmu Pengetahuan Dan Perubahan Sosial. 

https://doi.org/10.53563/AI.V1I2.25 



Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

113 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

Aziz, S., & Fauzan, F. (2022). Governance of Salafiyah Islamic Boarding Schools Under 

a Prophetic Leadership Perspective.Al-Aufa. 

https://doi.org/10.32665/alaufa.v4i2.1786 

 Osmonov, S., Bekmurzaeva, G. J., & Abdyrazakova, Z. (2023). Islam in the Building of 

the State.Бюллетень Науки и Практики. https://doi.org/10.33619/2414-

2948/92/61 

 Ma’arif, S., Sebastian, L. C., & Sholihan, S. (2020).A Soft Approach to Counter 

Radicalism: The Role of Traditional Islamic Education. 

https://doi.org/10.21580/WS.28.1.6294 

 Mufidah, L.-L. N. (2017).Pendekatan teologis dalam kajian islam. 

https://doi.org/10.33511/MISYKAT.V2N1.151 

 Husni, H., & Herlina, N. (2022). The Nature of Islamic Ethics and Its Implications for 

Education.Tajdid. https://doi.org/10.36667/tajdid.v29i1.1008 

 Pallathadka, H., Shelash Al-Hawary, S. I., Muda, I., Surahman, S., Al-Salami, A. A. A., & 

Nasimova, Z. (2023). The study of Islamic teachings in education: With an 

emphasis on behavioural gentleness.Theological Studies/Teologiese Studies. 

https://doi.org/10.4102/hts.v79i1.8193 

 Nasriandi, N., Pajarianto, H., & Makmur, M. (2023). One world, many religions: the 

local wisdom value and social religious organizations in strengthening 

tolerance.Al Qalam - Balai Penelitian Lektur Keagamaan Ujung Pandang. 

https://doi.org/10.31969/alq.v29i1.1224 

 Pane, I. (2023). Peradaban Islam di Indonesia.Inha Gyoyug Yeon’gu. 

https://doi.org/10.58707/jec.v3i1.369 

 Prayogo, T. I., Nur, A., & Setyowati, A. (2023). The Strategy of the Radicalism 

Movement in Building a Culture of Islamophobia in Indonesia.Qolamuna : 

Jurnal Studi Islam. https://doi.org/10.55120/qolamuna.v8i2.722 

 Defitri, S. Y. (2022). The role of political will in enhancing e-government: An empirical 

case in Indonesia.Problems and Perspectives in Management. 
https://doi.org/10.21511/ppm.20(1).2022.07 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.21511/ppm.20(1).2022.07


Pendekatan Dakwah Humanis untuk Mencegah Intoleransi, Radikalisme, dan Terorisme: 
Integrasi Sifat Feminin Allah, Kearifan Lokal, dan Political Will 

114 Hak Cipta © 2025 Indonesian Journal of Islamic Communication  
 

 

 


